
SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

1

A R T I G O S

e2705 | DOI 10.59927/sig.v14i2.135

ENTRE MÃE E FILHA: EFEITOS DE RELAÇÕES 
SIMBIÓTICAS NA SUBJETIVAÇÃO FEMININA

Between mother and daughter: effects of symbiotic 
relationships on female subjectivation

Entre madre e hija: efectos de relaciones 
simbióticas en la subjetivación femenina

Geórgia Fiori1

Carolina Neumann de Barros Falcão2

Resumo: O presente artigo propõe-se a lançar luz sobre a temática das relações simbióticas entre 
mães e suas filhas meninas, compreendendo como ocorre, nesses casos, o processo de a filha 
tornar-se mulher. A pesquisa utiliza-se de uma metodologia qualitativa e empírica, além de uma 
análise audiovisual, com uma interpretação a partir da análise fílmica psicanalítica. Esse tema é 
discutido teoricamente a partir de cenas apresentadas nos filmes Cisne negro, Carrie, a estranha e 
Red: crescer é uma fera. A partir disso, conclui-se que a travessia da menina para mulher é dificul-
tada quando há excesso de presença materna e que o caminho para se tornar mulher é singular 
em cada caso.

Palavras-chave: Relação mãe e filha. Relação simbiótica. Feminilidade.

Abstract: This article proposes to shed light on the theme of symbiotic relationships between 
mothers and their daughters, understanding how the process of the daughter becoming a woman 
occurs in these cases. The research employs an empirical and qualitative methodology, as well as 
audiovisual analysis, with an interpretation based on psychoanalytic film analysis. This theme is 
discussed theoretically through scenes presented in the films Black swan, Carrie, and Turning red. 
From this, it is possible to conclude that girls’ transition to womanhood is hindered when there is 
an excessive maternal presence, and that the path to becoming a woman is unique in each case.

Keywords: Mother-daughter relationship. Symbiotic relationship. Femininity.

Resumen: El presente artículo propone arrojar luz sobre la temática de las relaciones simbióticas 
entre madres y sus hijas mujeres, comprendiendo cómo ocurre, en estos casos, el proceso de la 
hija al convertirse en mujer. La investigación utiliza una metodología cualitativa y empírica, así 
como un análisis audiovisual, con una interpretación basada en el análisis fílmico psicoanalítico. 
Este tema se discute teóricamente a partir de escenas presentadas en las películas El cisne negro, 
Carrie y Red. A partir de esto, se concluye que la transición de niña a mujer se dificulta cuando 
hay un exceso de presencia materna y que el camino para convertirse en mujer es singular en 
cada caso.

Palabras clave: Relación madre e hija. Relación simbiótica. Feminidad.

1 Psicóloga graduada pela PUCRS. Membro associado ao ESIPP. ORCID: 0000-0003-2155-8380.
E-mail: psicologa.georgiafiori@gmail.com
2 Psicanalista. Psicóloga e Doutora em Psicologia pela PUCRS. Professora Adjunta do Curso de Psicologia da 
Escola de Ciências da Saúde e da Vida da Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Membro 
efetivo da Sigmund Freud Associação Psicanalítica. ORCID: 0000-0002-0226-251X. 
E-mail: carolina.falcao@pucrs.br



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

2

A R T I G O S

Introdução
— Em que parte do corpo dói?

— Dói na minha mãe.
— Mas então não é em você, é nela?

— É em mim.
(Kuss, 2017, p. 56)

A relação de uma menina com sua mãe é singular, visto que, ao contrário do menino, 
para ela, o modelo e o amor materno a auxiliam também a realizar a passagem de menina 
para mulher, sendo o fio condutor dessa relação a incansável busca pelo entendimento de 
como realizar essa travessia (Zalcberg, 2003; 2019). Esses encontros iniciais produzem efeitos 
na forma como a filha se subjetivará, sendo esse um dos caminhos possíveis para a filha se 
tornar mulher.

Dentro dessa temática, destacam-se especificamente as relações em que essa dupla se 
encontra excessivamente unida, sem um terceiro que opere e rompa a simbiose instituída. 
Nessas configurações, as filhas encontram-se “capturadas” pelas mães, sem a possibilidade 
de haver-se com seus próprios desejos e de constituir seu eu separado da figura materna 
(Meira, 2021). Esses encontros singulares são importantes de serem analisados, uma vez que 
permitem a compreensão dos seus possíveis desdobramentos na subjetivação feminina, que 
tanto aparecem na clínica, na literatura e no cinema. Embora essa seja uma temática clássica 
à psicanálise, ainda é válido revisitá-la, visto que esses encontros ainda ocorrem e têm reper-
cussões na subjetivação de diversas mulheres.

Desse modo, o presente artigo apresenta como objetivo analisar os possíveis efeitos das 
relações simbióticas entre mães e filhas na subjetivação feminina, a partir das obras Cisne 
negro (2010), Carrie, a estranha (1976) e Red: crescer é uma fera (2022). Para isso, foram 
analisados os encontros primários entre mães e filhas, identificadas as singularidades dessas 
relações, exploradas as relações simbióticas entre mães e filhas, para então identificar os pos-
síveis desdobramentos desse tipo de relação na subjetivação feminina.

A pesquisa, portanto, apresenta uma metodologia qualitativa, empírica e de uma aná-
lise audiovisual. Trata-se de um estudo empírico, que se caracteriza como um modelo de 
pesquisa que se baseia na observação e análise de fenômenos concretos que sustentam o 
desenvolvimento da teoria (Sisson; Winograd, 2012). Desse modo, este método está presente, 
à medida que os casos analisados foram extraídos dos três filmes.

É, também, qualitativa, uma vez que aborda questões subjetivas, buscando compreen-
der possíveis efeitos de relações singulares estabelecidas entre mães e filhas. Para Gonzáles 
Rey (2002), este método de pesquisa tem como característica a busca pela compreensão da 
subjetividade e da forma como esta é constituída no contexto em que está inserida. Procura-
se, dessa forma, entender situações complexas que se inter-relacionam e que, portanto, 
necessitam de um olhar abrangente da situação para serem compreendidas (Gonzáles Rey, 
2002).

Para estabelecer as relações entre os casos exibidos e a teoria, é utilizada a análi-
se fílmica psicanalítica, proposta por Raymond Bellour, conforme descrita por Weinmann 
(2017). O autor compreende que estas pesquisas fazem parte da psicanálise aplicada, em 
que a teoria é utilizada como base para compreender o cinema, e podem abarcar os seguin-
tes pontos:

1) ensaios de compreensão de uma obra à luz da biografia do autor; 2) diagnóstico psi-
copatológico de personagens; 3) leituras do texto fílmico a fim de detectar sua mensagem 
inconsciente; e 4) analogias entre a linguagem do cinema e de determinados processos 
psíquicos, como os sonhos (p. 6).



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

3

A R T I G O S

A presente pesquisa se encontra no quarto item, buscando compreender, através das 
cenas assistidas, possíveis desdobramentos das relações simbióticas entre mães e filhas. Este 
tipo de análise consiste em abordar o cinema como uma linguagem, considerando suas par-
ticularidades (Weinmann, 2017). Seu objetivo é compreender o discurso presente nas cenas 
observadas, explicando-as para, então, interpretá-las (Weinmann, 2017).

Para Hausen (2013), o cinema é um produto do inconsciente, que revela o mundo inter-
no dos sujeitos, além de refletir o momento em que é produzido — e, por esse motivo, pode 
ser utilizado como objeto de análise da atualidade. Os filmes, portanto, desvelam angústias e 
desejos humanos. Por essa razão, examiná-los é uma forma de analisar as questões dos sujei-
tos, tensionando a teoria e verificando se seus conceitos seguem se aplicando às cenas pro-
duzidas na atualidade. Dessa forma, é possível analisar algumas das potenciais repercussões 
dessas relações singulares por meio de uma nova interlocução entre o cinema e a psicanálise.

Segundo Alves (2017), o cinema corresponde a um espaço simbólico e exibe cenas que 
auxiliam na compreensão da realidade, dos valores sociais, da cultura, da complexidade da 
vida e dos dilemas humanos. Para a autora, na psicologia, os filmes podem ser tomados como 
estudos de caso, realizando, assim, uma interlocução entre a teoria e a prática. Desse modo, 
a partir dos filmes, é possível articular as leituras teóricas às cenas observadas, tornando-se 
possível, assim, construir, reconstruir e firmar saberes a respeito da realidade concreta.

O critério utilizado para a escolha dos filmes foi o aparecimento da temática escolhida 
e a variedade de desdobramentos apresentados. Os filmes foram assistidos diversas vezes 
para, assim, conseguir destacar as cenas em que aparecem os fenômenos pesquisados. Para 
a interpretação dos dados coletados, é utilizada a linha teórica psicanalítica, principalmente 
a partir dos conceitos de relações simbióticas, relação mãe e filha e sobre o processo de tor-
nar-se mulher.

O filme Cisne negro (2010), de Darren Aronofsky, conta a história de Nina, uma bailari-
na que está em busca de conseguir o papel de Rainha dos Cisnes na produção de balé O lago 
dos cisnes. O diretor artístico, Thomas, entende que a protagonista seja perfeita para inter-
pretar o frágil e dócil Cisne Branco, mas teme que não seja ideal para o sedutor e envolvente 
Cisne Negro, acreditando que a nova bailarina, Lily, seria melhor para este papel. A mãe de 
Nina, Erica, também bailarina, foi quem a incentivou a dançar. As duas moram juntas em um 
apartamento e mantêm uma relação muito próxima, em que Erica parece saber mais da filha 
do que a própria Nina.

Carrie, a estranha (1976), de Brian De Palma, apresenta a relação conturbada de Carrie 
White e sua mãe, Margaret, mulher muito religiosa que obriga a filha a ficar em casa e a rezar. 
Carrie descobre que tem poderes de telecinese e está tentando descobrir como controlá-los. 
Todos acreditam que a relação das duas é estranha. Os vizinhos tentam despistar Margaret e 
mandá-la embora sempre que aparece em suas casas para falar sobre religião. Enquanto isso, 
Carrie sofre bullying na escola e é aprisionada em casa por sua mãe.

Por fim, o filme Red: crescer é uma fera (2022), de Domee Shi, narra a história da famí-
lia de Meilin Lee, na qual as mulheres, ao se tornarem adolescentes e experimentarem fortes 
emoções, tornam-se um panda vermelho. Ming Lee, a mãe da protagonista, é superprotetora 
e tem uma relação muito próxima com a filha. Elas estão sempre juntas e a mãe acredita saber 
o que é melhor para ela, não dando espaço para a filha mostrar suas vontades e desejos pró-
prios. Mei-Mei, como é apelidada, tem três amigas e elas querem muito ir ao show da banda 
4-Town, mas, para isso, precisam convencer seus pais a deixarem-nas ir.

A fim de assimilar as relações simbióticas entre mães e filhas, o presente trabalho lança 
um olhar sobre as relações entre as mães e seus bebês. A partir disso, pôde-se compreender 
o conceito de simbiose presente tanto nas interações primárias quanto nas relações estabe-
lecidas ao longo da vida. Paralelamente a isso, foram exploradas as particularidades que 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

4

A R T I G O S

atravessam o processo de tornar-se mulher nas relações entre mães e filhas. A partir da inte-
gração dessas temáticas, o trabalho visa analisar os efeitos do excesso da presença materna na 
subjetivação feminina das filhas.

A simbiose nas relações mãe e filha

O bebê, ao nascer, encontra-se em um estado de desamparo e necessita de um outro 
que satisfaça suas necessidades, lugar muitas vezes ainda ocupado pela mãe. Estabelece-se, 
então, uma relação de dependência, que influencia intensamente a forma como ele se desen-
volverá (Maciel; Rosemburg, 2006). A mãe, nos primeiros meses de vida de seu filho, deve 
ser capaz de se identificar com ele, indo ao encontro de suas necessidades (Winnicott, 1988). 
Para a criança poder, posteriormente, tornar-se um inteiro, ela precisa inicialmente fazer par-
te de uma dupla. Para atingir esse objetivo, também é necessário ser oferecido um ambiente 
suficientemente bom, adequadamente adaptado às necessidades do bebê (Winnicott, 1988; 
1999). A mãe deve ter uma sensibilidade para, assim, poder satisfazê-lo apropriadamente, 
sem haver excessos — nem de presença, nem de ausência (Winnicott, 1988).

É nesse momento que o bebê vive o que Mahler (1977) conceituou como simbiose, 
compreendida como uma característica dos primeiros encontros entre mães e filhos, nos quais 
ainda não há uma diferenciação entre o eu e o outro, e o bebê acredita que ele e sua mãe 
são um só. Nesse momento, mãe e filho encontram-se indissociáveis, sendo “uma unidade 
dual dentro de uma fronteira comum” (p. 62). O conceito é utilizado pela autora como uma 
metáfora para essas relações iniciais em que uma das partes — o bebê — é completamente 
dependente, enquanto a outra — a mãe — necessita apenas parcialmente de sua dupla. Desse 
modo, algo que pode ser observado é que o filho, por ser completamente dependente e ne-
cessitado da aprovação materna, integra a seu comportamento certos modos de agir depen-
dendo da resposta que recebe da mãe frente a eles — gratificação ou frustração.

Para Mahler (1977), a simbiose pode representar essa fase, mas também se refere aos 
casos em que há uma regressão a esta etapa do desenvolvimento normal, devido ao fracasso 
no processo de individualização. A autora descreve que, na simbiose, há uma “fusão soma-
topsíquica onipotente, alucinatória ou delirante” (Mahler, 1977, p. 63), em que o sujeito 
delira uma fronteira comum entre a dupla. É a esse funcionamento para o qual os psiquismos 
mais primitivos regressam. Dessa forma, é possível observar esse fenômeno em relações já 
evoluídas, analisando os efeitos que uma relação primária contundentemente marcada pela 
simbiose tem sobre o sujeito.

É isso que ocorre nas relações entre mães e filhas apresentadas nos filmes escolhidos. 
Nina vive com sua mãe uma relação em que não há barreiras entre a dupla. A mãe tem livre 
acesso ao quarto e aos pertences da filha, e sempre determina o que ela deve fazer. Em uma 
cena, ao acordar, Nina se assusta ao virar para o lado e ver Erica dormindo em uma cadeira 
ao lado de sua cama, mostrando o quanto esta dupla segue colada mesmo após Nina se tornar 
adulta. Quando Nina é escalada para o papel de Rainha dos Cisnes, que tanto almejava, a 
primeira coisa que faz é ligar para a mãe. Esta, por sua vez, pede que vá correndo para casa 
ficar junto dela. Ao longo dos ensaios para o espetáculo, Nina passa mais tempo no estúdio 
e, nas noites em que demora para retornar, sua mãe lhe liga insistentemente, querendo saber 
onde ela está, não tolerando não saber sobre a filha e ser separada dela.

Similar a isso, a mãe de Carrie também buscava saber tudo sobre ela. Logo no início do 
filme, a menina teve sua primeira menstruação e ficou muito assustada, pois não sabia o que 
estava acontecendo. Os professores, então, decidem mandá-la para casa. Ao chegar, sua mãe 
não está. Carrie se esconde em seu quarto e, quando a mãe volta e recebe o telefonema da 
escola avisando sobre o que aconteceu com a filha, ela imediatamente fala: “Eu sei que você 
está escutando, pode descer agora”. Mais tarde, quando o colega de Carrie, Tommy, aparece 
para convidá-la para o baile da escola, Margaret chama insistentemente a filha, querendo que 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

5

A R T I G O S

ela volte para junto dela. A mãe quer saber — e, na primeira cena, demonstra que sabe — 
tudo sobre o que a filha faz e aonde ela vai.

Mei-Mei também vivencia esse tipo de relação com sua mãe. Logo no início do filme, 
a menina fala que já é independente, faz suas próprias escolhas, mas que, muitas vezes, elas 
condizem com o que a mãe espera dela. Não há, portanto, distinção entre o que é desejo 
da filha e o que é da mãe. No dia em que Mei-Mei se torna o panda pela primeira vez, ela 
consegue esconder isso da família por algumas horas. Ming, no entanto, percebe que a filha 
está diferente e acredita que ela teve sua primeira menstruação. Nesse momento, enquanto a 
filha se esconde na banheira, a mãe invade o banheiro com diversos tipos de absorventes e 
remédios para suprir toda e qualquer necessidade que Mei-Mei apresente. Nessa relação, a 
dupla continua tendo a ilusão de completude presente na simbiose: a mãe acredita ter tudo 
de que a filha precisa.

Nessas primeiras cenas de cada filme, as filhas, embora já adolescentes e adultas, en-
contram-se ainda em um momento em que o que impera é a língua da mãe. Esse conceito se 
refere ao período inicial em que o sujeito se encontra alienado ao desejo da mãe, visto que, 
nessa fase, essa é a única língua existente (Tesone, 2006). À medida que a criança cresce, 
contudo, é necessário que ela compreenda que essa língua não é sua e nem a única que há 
(Tesone, 2006). A partir do distanciamento da mãe e da entrada de um terceiro, ela pode 
passar por outras línguas e, assim, adentrar a língua materna e adquirir um sentido singular, 
prescindindo daquela que a criou (Tesone, 2006). Apenas então será possível que as filhas 
consigam se afastar da língua materna e constituir uma língua própria (Tesone, 2006).

Nesses casos em que não há um terceiro capaz de romper a simbiose, segue havendo 
um vínculo em que há uma extrema dependência, vivenciada como um sentimento de com-
pletude advindo dessa relação de indiferenciação entre o eu e o outro (Lisondo, 2001). A 
relação objetal e a alteridade não estão presentes, uma vez que a mãe captura o filho, tornan-
do-o dependente, visando suprir suas próprias faltas (Lisondo, 2001). Para Summers e Walsh 
(1977), esse tipo de interação pode ser descrito por seis características: indiferenciação, em 
que os sujeitos não têm seus próprios desejos e se negam a compreender o outro como dife-
rente de si; dependência do outro; intervenção, que ocorre quando um dos indivíduos toma 
decisões pelo outro; desaprovação de relações exteriores à dupla; dificuldade de separação; 
e expectativas rígidas de como o outro deve se portar.

Na relação entre Nina e Erica, é possível perceber algumas dessas características. A mãe 
deposita sobre a filha suas próprias expectativas frustradas de ser a protagonista de O lago dos 
cisnes. Nina, por sua vez, toma esse desejo como seu, apresentando a indiferenciação que há 
entre elas. Quando a filha começa a querer algo diferente da mãe, como, por exemplo, ir para 
um bar com Lily após os ensaios, Erica desaprova a relação com a colega. A mãe não aceita 
a tentativa de separação realizada por Nina e liga para ela insistentemente ao longo de toda 
a noite, apresentando a dificuldade de separação. Quando a menina retorna para casa tarde, 
Erica a está esperando acordada, interroga-a sobre o que aconteceu e fala que Nina precisa 
descansar para o ensaio do dia seguinte. A filha, bêbada, fala para a mãe que teve relações 
sexuais com dois homens, e Erica reage batendo nela e mandando-a se calar. Ela corre para 
seu quarto e tranca a porta, enquanto Erica tenta entrar, dizendo: “Essa não é a minha Nina”, 
pois não está cumprindo as expectativas rígidas que tem de como ela deve se comportar.

Essa cena mostra a trabalhosa luta de Nina para tentar romper a dependência que há 
entre elas, fruto da relação simbiótica que se constituiu. Além de conseguir realizar seu desejo 
de sair com Lily, ao chegar em casa também impõe uma barreira física entre ela e a mãe ao se 
trancar no quarto. Erica, porém, não gosta dessas tentativas de rompimento. A mãe demonstra 
uma grande dificuldade em deixar que a filha exista separada dela.

Margaret também não tolera que a filha seja diferente das expectativas rígidas que tem 
sobre ela. A mãe espera que Carrie seja religiosa e viva apenas para a relação das duas e, 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

6

A R T I G O S

quando ela começa a desejar sair dessa relação dual e se relacionar com seus colegas da 
escola, a mãe não tolera. Na cena em que conta para a mãe que irá ao baile com Tommy, 
Margaret intervém, falando que ela não irá e a mandando ir ao quarto rezar. A filha consegue 
enfrentar a mãe, dizer que nem tudo é pecado e que deseja se enturmar. Em resposta, a mãe 
implora que ela fique em casa. Nessa cena, é possível perceber que a mãe espera que a filha 
seja indiferenciada dela e faça apenas o que ela deseja. Ao tentar se envolver com outras 
pessoas e mudar a dinâmica estabelecida na dupla, Margaret desaprova as relações externas 
e tenta fazer com que a filha permaneça em casa junto a ela.

Na história de Mei-Mei também podem ser evidenciadas essas características. Ming 
tem a expectativa de que a filha realize o ritual para banir o panda vermelho, não oferecendo 
espaço para a filha decidir o que ela quer fazer. Em uma cena, a filha fala para ela que não 
é mais “sua Mei-Meizinha”, pois está crescendo, gosta de meninos, de dançar e de escutar 
música alta — atitudes que a mãe critica. Nesse momento, a mãe fica muito brava e tenta 
capturá-la para que a separação entre elas não ocorra. Ming também desaprova a relação que 
a filha tem com as amigas, acreditando que elas são má influência e entendendo que o mais 
importante para Mei-Mei deve ser a relação das duas. A menina quer ir para um show com 
as amigas e, ao pedir para os pais, seu pai diz que confia nela e que ela poderia ir, mas o que 
impera é o desejo da mãe de que a filha não vá.

Nas cenas destacadas acima, percebe-se a tentativa da entrada de um terceiro na re-
lação com a mãe — Lily para Nina, Tommy para Carrie e o pai e as amigas para Mei-Mei. 
As filhas, gradualmente, estão percebendo que a língua da mãe não é a sua, que o que elas 
desejam não precisa, necessariamente, ser o mesmo que a mãe. Começam, então, a tentar 
confrontá-las e distanciar-se delas, fazendo um movimento para adentrar a língua materna. 
Contudo, há ainda um longo caminho para que elas, de fato, consigam constituir uma língua 
própria diante de tantos excessos.

As histórias de captura

Ao tratar-se de uma menina e sua mãe, a relação estabelecida com a figura materna 
requer um olhar diferenciado, à medida que o encontro “não é entre uma pessoa que é mãe e 
outra que é filha, mas entre duas posições do sujeito mulher” (Zalcberg, 2003, p. 6). A relação 
estabelecida com a mãe, dessa forma, tem efeitos sobre como a menina se desenvolverá como 
mulher (Zalcberg, 2003). Uma das importantes repercussões desse encontro é a indiferencia-
ção, que se faz presente à medida que os desejos maternos imperam na forma como a filha 
se constitui (Zalcberg, 2003). A partir disso, a menina se depara com uma ambivalência: por 
um lado, a vontade de seguir junto à mãe; por outro, o desejo de prescindir dela, distanciar-se 
e diferenciar-se (Zalcberg, 2003). A menina anseia ter uma identidade própria; contudo, não 
consegue afastar-se daquela que (não) a ensinou a ser mulher.

Ao falar sobre a construção da identidade de uma mulher, é necessário apresentar a 
questão do gênero. Para Butler (2003), o gênero não é algo definido diretamente pelo sexo 
biológico designado ao nascimento, mas sim um ato performativo que se mantém através da 
repetição de normas sociais que se manifestam por meio de comportamentos, gestos, vesti-
mentas, formas de falar e de se portar. Sendo assim, entende-se que o que é designado no 
nascimento não é, necessariamente, o mesmo com que a pessoa se identifica. Nesse contexto, 
pessoas cisgênero são aquelas cuja identidade de gênero corresponde ao que lhes foi imposto 
ao nascer, enquanto as pessoas transgênero se identificam com um gênero diferente do que 
lhes foi atribuído. Quando as personagens analisadas nasceram, foi-lhes designado o sexo fe-
minino e, ao longo de suas vidas, constituíram-se neste mesmo gênero, ou seja, são meninas 
e mulheres cis3.

3 O termo “cis” é utilizado no artigo nos momentos em que o que está sendo apresentado se refere a uma 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

7

A R T I G O S

Um dos fatores que perpassam a relação entre uma mãe e sua filha menina é o conceito 
de duplo proposto por Freud (2010). Este se refere a uma identificação com outra pessoa que 
apresenta características idênticas ou semelhantes e faz com que não se saiba exatamente 
quem é o eu e quem é o outro. Uma vez que as personagens analisadas se identificam como 
mulheres cis, há uma semelhança entre os corpos que facilita a confusão entre a filha e a mãe. 
Inicialmente, essa é uma condição estruturante, que oferece uma base para a constituição do 
eu da menina. Contudo, ao passar desse momento inicial, o duplo de “garantia de sobrevivên-
cia passa a inquietante mensageiro da morte” (Freud, 2010, p. 352).

Esse conceito fica evidente na história de Nina. A menina foi tomada pela mãe como 
seu duplo. Erica almeja que a filha conquiste o que ela não pôde devido à gravidez, espe-
rando que a filha seja como ela — não pior, nem melhor, mas, sim, igual. Dessa forma, mãe 
e filha confundem-se, não havendo distinção entre elas. É o fato de essa dupla não ter sido 
desfeita e de haver um tensionamento para ocorrer a separação, através das provocações de 
Thomas para que Nina deixe esse lugar de filha para tornar-se mulher, que faz com que Nina 
apresente um surto psicótico. O inquietante aparece com clareza nos delírios e alucinações 
da menina. Em uma cena, ela está na banheira se masturbando — conforme o diretor do es-
petáculo sugeriu, visando aflorar sua sexualidade — e, ao abrir os olhos, vê a imagem da mãe 
ao seu lado.

Após esse momento, é possível perceber que Lily também ocupa esse lugar feminino de 
duplo como uma substituição da mãe. Nina não consegue existir separada de outra mulher, 
então, ao tentar separar-se da mãe, toma Lily como seu duplo — fato que já fica explícito na 
dualidade entre o dócil Cisne Branco e o sensual Cisne Negro. Essa confusão se faz presente 
também na cena em que, após retornar para casa do bar, brigar com sua mãe e se trancar 
em seu quarto, Nina alucina que está tendo uma relação sexual com Lily e, nesse momento, 
também há uma confusão entre os corpos dela, de Lily e de Erica, não havendo uma distinção 
entre ela e seus duplos.

A partir disso, entende-se que, devido à identificação dos corpos que ocorre nas rela-
ções entre mães e filhas cis, é mais fácil que a mãe tome a filha para si como objeto fálico 
para sua satisfação narcísica. É isso o que ocorre nas relações que Meira (2021) cunhou como 
histórias de captura. Esse tipo de relação se refere àquelas em que há uma mãe fálica que 
captura especificamente sua filha menina, visto que esta representa um espelho de si. A mãe 
deposita na filha as expectativas de conquistar o que ela própria não pôde, capturando sua 
existência. Como descrito por Meira (2021),

A oferta da mãe fálica à filha é de um incestuoso que passa por reincorporar, por reabsor-
ver, por engolir de volta o fruto que saiu de seu ventre, mas que está proibida de sair para 
mais longe do que isso... A menina, como um espelho que apenas reflete a simetria entre 
elas, presta-se a ser um duplo com muito mais facilidade (p. 103).

Nina deve ser esse espelho para a mãe: deve alcançar o almejado papel de Rainha dos 
Cisnes. Não pode, porém, alcançar mais do que Erica; deve manter-se igual e junto a ela. Isso 
fica explícito na cena em que, após conseguir o papel, a mãe oferece à filha um pedaço de 
bolo, mesmo sabendo que Nina não poderia comer. Ao recusar, Erica faz chantagem emo-
cional para a filha aceitar, sabotando-a e tentando impedir que se torne melhor do que ela 
própria foi. Da mesma forma, Margaret coloca sobre a filha expectativas que ela não pode 

característica vivenciada especificamente por mulheres cisgênero. Estes elementos são importantes de serem 
discutidos, pois marcam a constituição dessas mulheres, mas não são imprescindíveis para este processo. A 
marcação do termo “cis” ocorre para reforçar que este é um dos caminhos possíveis para se tornar mulher, 
mas que certamente não é o único.



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

8

A R T I G O S

atingir. A mãe se lamenta por ter cedido às tentativas do ex-marido de ter relações sexuais e 
acredita que Carrie deva fazer o que ela não pôde: se manter “pura e sem pecados”.

A mãe fálica das histórias de captura mantém suas filhas fixadas “em uma completude 
enlouquecedora” (Meira, 2021, p. 102, grifo da autora), na qual uma representa tudo para a 
outra. A filha torna-se seu objeto fálico, auxiliando-a a desmentir sua castração e a manter-se 
na ilusão de completude (Meira, 2021). Nessa relação, não há espaço para entrada de um 
terceiro, visto que este só consegue se fazer presente quando há a noção de falta instituída 
(Meira, 2021).

A filha, capturada em sua existência, desaparecendo enquanto sujeito, garante que a 
mãe continue sendo fálica e completa (Meira, 2021). A menina deve ser o que a mãe espera 
dela, suprindo as necessidades do narcisismo materno (Meira, 2021). Caso ela tente se dife-
renciar, desvelará a incompletude materna, retirando a mãe de seu lugar fálico poderoso; por-
tanto, ela não permitirá com facilidade que isso aconteça. Dessa forma, a filha pode acabar 
“como que em um labirinto, voltando para as mesmas curvas por onde já passou: as curvas 
do corpo da mãe que a contém e aprisiona” (Meira, 2021, p. 145).

Nos filmes, pode-se notar a falta de um terceiro que seja eficiente na separação da du-
pla. Nina não possui um pai presente, e o único momento em que está afastada de Erica é no 
balé, que representa um desejo materno. O diretor artístico se torna um terceiro, fazendo Nina 
repensar o lugar que ocupa junto à mãe; contudo, não é suficiente para que ela se separe. Lily 
consegue abrir caminho para a separação das duas, visto que Nina consegue enfrentar a mãe 
para sair com a colega. No decorrer do filme, entretanto, esta torna-se seu duplo, repetindo 
a relação que a menina tem com a mãe. Erica reage às tentativas de separação da filha, apri-
sionando-a em seu quarto.

Carrie também não possui um pai presente, visto que este a abandonou com a mãe há 
muito tempo. Ao convidá-la para o baile da escola, Tommy se apresenta como um terceiro 
com potencial de dar início à separação da dupla. A partir do convite, Carrie consegue con-
frontar Margaret e dizer que irá ao baile, pois quer “começar a tentar ser uma pessoa inteira 
antes que seja tarde”. A mãe tenta barrá-la, mandando-a para o quarto rezar, implorando para 
que fique, dizendo que todos ririam dela e afirmando que, caso ela vá, elas se mudarão de 
cidade. Contudo, nada é suficiente para impedir a menina.

Ao chegar ao baile, dança e se diverte com Tommy e até é coroada a rainha do baile. 
No entanto, alguns colegas planejam fazê-la passar vergonha e banhá-la de sangue, em re-
ferência ao desespero apresentado pela menina frente à sua menstruação no início do filme. 
Quando isso acontece, a profecia materna se cumpre e todos riem dela. Isso leva a protago-
nista a usar seus poderes para fazer com que todos os colegas presentes sejam mortos. Ela, 
então, volta para casa e retorna aos braços da mãe.

Na história de Mei-Mei, inicialmente também não há um terceiro capaz de separar a 
dupla, visto que, apesar de ter um pai presente, ele não consegue se impor contra as vontades 
da esposa. Suas amigas também não conseguem auxiliar a menina a fazer suas vontades, e 
não as da mãe. No decorrer do filme, no entanto, diferentemente de Nina e Carrie, Mei-Mei 
consegue abrir um espaço para se separar das expectativas maternas. Os primeiros movimen-
tos ocorrem com o incentivo das amigas: para conseguirem comprar os ingressos para o show, 
Mei-Mei começa a se transformar no panda e cobrar para bater foto com os colegas. Sua 
amiga é a primeira a questionar por que ela não pode ficar com o panda em vez de bani-lo, 
como é o desejo materno. Quando Ming descobre, porém, a menina não consegue sustentar 
sua decisão e deixa as amigas levarem a culpa.

O pai, Jin Lee, encontra então as filmagens dos momentos em que a filha estava com 
suas amigas, divertindo-se com o panda. Ele diz que nunca a viu tão feliz e que, se for do 
desejo dela, ela não precisa bani-lo. Nesse momento, ele consegue operar como um terceiro 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

9

A R T I G O S

e, a partir dessa conversa, Mei-Mei consegue falar para a mãe que quer ficar com o panda. 
Ming não aceita e briga muito com a filha, despertando seu próprio panda. Com a ajuda das 
tias e da avó, elas conseguem aprisionar o panda da mãe novamente. Durante o ritual, a mãe, 
mais jovem, desabafa com a filha sobre o quanto é difícil cumprir as expectativas maternas. 
Mei-Mei a acalma e diz entender como ela se sente. A avó, Wu, percebe o quanto exigiu de 
Ming e se reconcilia com a filha. Esta, por sua vez, consegue deixar que Mei-Mei faça suas 
próprias escolhas e aceite que elas se separem, mas sem que a relação se rompa. Liberta-a, 
dizendo: “Quanto mais longe você for, mais orgulhosa ficarei”.

Nina, por outro lado, não consegue realizar uma separação saudável de sua mãe. Após 
as tentativas de diferenciar-se, a menina começa a apresentar alucinações. Nesse momento, o 
duplo que antes garantia sua existência passa a ser o inquietante. Durante a apresentação do 
espetáculo, a protagonista, vestida de Cisne Branco, alucina uma briga com Lily, seu duplo, 
representando o Cisne Negro. Nessa batalha, Nina alucina que mata a colega, mas, no final, 
mostra que feriu a si mesma. Ela dança o espetáculo ferida e, na última cena, olha para Erica 
na plateia e pula do penhasco. Ao cair no chão, os colegas percebem que ela está morrendo. 
Cabe lembrar que o próprio enredo de O lago dos cisnes apresenta a história de uma mulher 
presa num corpo que não é seu, buscando uma liberdade que encontrará apenas na morte. 
Da mesma forma, Nina não tem um corpo próprio, pois se encontra fusionada à mãe e, ao 
tentar libertar-se, “dança com perfeição a perda de si mesma” (Zalcberg, 2019, p. 83).

Carrie também não encontra o final feliz de Mei-Mei. Ao chegar em casa, a menina 
procura apoio junto à sua mãe que, no entanto, inconformada com a tentativa de separação 
da filha que expôs sua castração, estava esperando-a com uma faca para matá-la. A filha se 
protege da mãe, matando-a. Embora livre, a menina não consegue existir separada dela, pois 
esta continuaria imperando em seu psiquismo. Então, após livrar-se daquela que a captura, re-
fugia-se junto à mãe morta no local sagrado onde era trancafiada e espera sua morte enquanto 
a casa desaba e incendeia. Carrie morreu do mesmo jeito que viveu: presa aos braços da mãe.

A constituição da filha como mulher

Como descrito anteriormente, há uma especificidade nas relações entre uma mãe e sua 
filha menina: o fato de ambas serem mulheres. Torna-se necessário, portanto, lançar luz sobre 
como ocorre essa passagem de menina a mulher, que é o fio condutor das relações analisadas.

Para compreender o que é ser mulher na psicanálise, é importante entender as primeiras 
concepções a respeito do tema, mas também é necessário buscar novos entendimentos, visto 
que, como ressaltado por Zalcberg (2007),

Na equiparação da feminilidade com passividade não deixa de residir o preconceito de 
Freud à época. Afinal, a primeira versão de Freud sobre a feminilidade estabelecia que 
a menina deveria renunciar à sua sexualidade ativa para voltar-se para o pai, assumindo 
uma posição passiva frente ao homem; nisso consistia, a seu ver, a verdadeira essência 
da mulher (p. 8-9).

A psicanálise deve ser aberta e capaz de se adaptar ao tempo em que está operando. As 
mulheres que procuravam Freud no final do século XIX não são as mesmas, nem possuem as 
mesmas questões daquelas que chegam à clínica na atualidade. A teoria, portanto, também 
não pode se manter inalterada, visto que esta “nasceu para dar voz ao emergente, não para 
corroborar a tradição” (Kehl, 2008, p. 211).

Ao nascer, a cada sujeito é designado um sexo, sem que este possua a oportunidade 
de escolha. O sexo se apresenta como um fator anterior ao indivíduo e o inscreve na cultura 
como homens ou mulheres, causando efeitos no modo como o sujeito se subjetivará (Kehl, 
2008). Para Kehl (2008), apenas até esse ponto é possível tomar a frase de Freud “A anatomia 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

10

A R T I G O S

é o destino” (2018, p. 254) como verdadeira. Apesar de já haver algo determinado ao nasci-
mento, entende-se que é a partir da passagem pelo complexo de Édipo que o sujeito se torna 
sexuado, sendo marcado pelas inscrições da cultura a respeito das concepções de gênero 
(Kehl, 2008).

A mulher deve ser compreendida em suas especificidades, o que, segundo Kehl (2008),

não é o mesmo que ser reconhecida como um sujeito-menos-alguma-coisa, já que a cas-
tração simbólica incide sobre homens e mulheres. Nem se resolve na constituição fantas-
mática em que a mulher busca ser desejo do desejo de um Outro, pois esta é a posição de 
todo sujeito no fantasma. Ou então, na terceira e pior alternativa: instalar-se no lugar de 
senhora fulana de tal, impedindo-se voluntariamente de ocupar qualquer outra posição 
além dessa na vida (p. 189, grifo da autora).

A resposta para a pergunta “O que é ser mulher?”, portanto, deve ser compreendida a 
partir de outro lugar, que considere as demandas e exigências da sociedade para com o ser 
feminino, mas que não ignore as particularidades e desejos de cada sujeito que se denomina 
e se constitui como mulher.

As personagens analisadas são meninas que estão passando pelo processo de se torna-
rem mulheres. Mei-Mei e Carrie se encontram ainda na adolescência, momento da vida em 
que o sujeito está se questionando sobre quem é. Elas estão enfrentando mudanças físicas que 
denotam seu crescimento, demandando um intenso trabalho psíquico para elaborar as trans-
formações que estão ocorrendo (Macedo; Gobbi, 2010). A partir disso, as adolescentes po-
dem se autoconhecer, crescer e decidir quem elas querem se tornar (Macedo; Gobbi, 2010).

Mei-Mei se depara com um primeiro sinal geracional que indica que ela está se tornan-
do uma mulher: a aparição do panda vermelho. Carrie também passa por uma importante 
mudança que representa o desenvolvimento das mulheres cis: a menarca. Ambas as meninas 
se encontram desamparadas frente a tais mudanças, pois suas mães não as prepararam para 
o que aconteceria e, sem entender, questionam-nas sobre por que não foram avisadas. Elas 
ansiavam por uma significação desses acontecimentos que indicam um pouco do que é ser 
mulher, vinda de suas maiores referências femininas. Ming responde que acreditava que teria 
mais tempo, que pensava que, se vigiasse a filha como estava fazendo, ela perceberia e po-
deria se preparar — o que a mãe não percebeu é que o crescimento da filha não está sob seu 
controle. Já Margaret condena a filha por estar crescendo, diz acreditar que isso aconteceu 
porque ela pecou, reprime-a e a manda rezar.

Nina, por outro lado, já passou do período da puberdade e pelas mudanças corporais 
que dele decorrem, mas isso ainda não foi o suficiente para ela se tornar uma mulher e cons-
tituir um eu separado da figura materna. Devido à história de captura, a menina se encontra 
ainda infantilizada e atrelada às imposições maternas. Seu quarto, decorado pela mãe, é todo 
rosa e com diversos bichos de pelúcia. Em uma cena, Erica coloca uma caixinha de música 
para tocar enquanto acaricia os cabelos da filha e fala: “Doce menina”. Thomas também 
percebe sua puerilidade ao dizer que tem dúvidas se ela consegue interpretar o sensual Cisne 
Negro, uma vez que parece muito frígida para isso.

Para poderem se tornar mulheres, uma das vias possíveis é a de tomar a figura materna 
como um molde para pensar que traços irão compor seu eu. Como pontuado por Zalcberg 
(2019), “o feminino ecoa no mais íntimo de cada uma, ao modo das matrioscas”, que “repre-
sentam mães que dão à luz filhas que darão à luz outras filhas, e assim sucessivamente” (p. 
10). O entendimento do que é ser mulher pode ser passado de mãe para filha. É a partir da 
imagem que a mãe tem de si e da forma como ela se entende como mulher que a filha com-
preende o que é ser mulher naquela família (Cramer, 1997; Zalcberg, 2019). Uma vez que, 
na relação com a filha, a mãe remonta sua experiência com sua própria mãe, a passagem da 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

11

A R T I G O S

filha de menina para mulher será facilitada caso a mãe esteja com suas questões resolvidas 
com a própria mãe (Zalcberg, 2019).

A intergeracionalidade fica evidente na história das mulheres da família Lee. Ming ain-
da tem questões pendentes com sua forma de ser mulher naquela família e com sua própria 
mãe, Wu. Para a avó, é necessário que as mulheres da família aprendam a controlar os senti-
mentos e aprisionem o panda para que ele nunca apareça. É isso que ela ensina para a filha, 
e é isso que Ming ensina para Mei-Mei. Ming teme a mãe, assusta-se quando ela chega e tem 
medo de falar com ela. Ao final, após a cena em meio ao ritual para aprisionar o panda da 
mãe, em que Ming fala para a filha como é difícil suprir as expectativas da avó, Wu liberta a 
filha e, a partir da resolução do conflito com sua mãe, Ming é capaz de deixar que a filha se 
separe e se torne a mulher que ela quer ser.

A relação com a mãe, no entanto, não solucionará a questão do que é ser mulher, nem 
será suficiente para que ela componha sua singularidade e escolha que mulher ela quer ser 
(Kehl, 2008). Sendo assim, a relação com a mãe não é determinante na constituição da filha 
como mulher, inclusive por não haver como se desenvolver inteiramente no campo da femi-
nilidade (Kehl, 2008). A identificação com a mãe levará a apenas dois caminhos. O primeiro 
é a identificação com os ideais da feminilidade calcados no desejo do pai (Kehl, 2008). A me-
nina seguirá demandante do desejo do outro e se situará como falo desse outro que a possui, 
sendo um discurso que leva à histeria (Kehl, 2008). A segunda possibilidade existente nesse 
cenário é a identificação com a mãe não castrada, em que a filha poderá se subjetivar como 
melancólica ou psicótica, visto que se encontra incapaz de simbolizar sua própria castração 
(Kehl, 2008).

Assim, em nenhum dos destinos traçados a partir da identificação com a mãe a menina 
é capaz de constituir uma narrativa própria e singular em que ela se responsabilize pela falta 
e por seu desejo. Para isso ser possível, é necessário que ela se diferencie da mãe e encontre 
outras significações para o que é ser mulher para além da relação maternal. Ser mulher é, 
portanto, “ao mesmo tempo, ser como a mãe e tentar ser uma outra, distinta dessa que no 
inconsciente será sempre absoluta, dominadora, mortífera” (Kehl, 2008, p. 203, grifo da auto-
ra). A mulher precisa, para além de encontrar a resposta para “O que é ser mulher?”, buscar 
entender que mulher ela quer ser separada da figura materna.

As mães podem facilitar ou complicar a travessia da filha de menina para mulher. Nas 
histórias de captura, essa passagem é dificultada, uma vez que não há o espaço necessário 
para a diferenciação. Mãe e filha encontram-se unidas, impossibilitando a formação de uma 
identidade para além daquela que lhe foi apresentada por sua mãe. As filhas capturadas ficam 
impedidas de sair dessa dupla e de deixarem de ser o representante do falo da mãe, uma vez 
que o crescimento e o desenvolvimento sexual da filha desvelam a castração materna (Meira, 
2021). Visto que a falta não foi simbolizada por essa mãe, diante das tentativas de separação, 
esta tenta impedir que isso aconteça. Assim, seduzidas pela promessa de um amor ilimitado, 
as filhas se mantêm fiéis à mãe em uma relação de passividade e exclusividade (Meira, 2021). 
Frente a mães que barram quaisquer movimentos de atividade, as filhas ficam impedidas de se 
tornarem mulheres (Meira, 2021). A menina fica, portanto, atrelada às identificações maternas 
do que é ser mulher e apresenta um eu pobremente constituído.

Isso é o que acontece com Nina e com Carrie. Nina realiza diversas tentativas de se se-
parar de Erica, principalmente a partir da intervenção de Thomas. O diretor sugere que ela se 
masturbe para conseguir ser sensual o suficiente para interpretar o Cisne Negro. É ao despertar 
sua sexualidade e tentar deixar de ser menina para começar a ser uma mulher que Nina perde 
o contato com a realidade. Suas alucinações estão muito relacionadas ao tema da sexualidade 
e de seu duplo, seja ele representado por sua mãe ou por Lily. Ao chegar em casa do bar, a 
personagem tenta, mais uma vez, separar-se de sua mãe. Ela corre para o quarto e tranca a 
porta. Sua mãe tenta entrar diversas vezes, questionando o que está acontecendo, ao que a 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

12

A R T I G O S

filha responde: “Isso é privacidade, não tenho mais 12 anos”. Durante o ato sexual com Lily, 
o rosto da colega se transforma diversas vezes no rosto de Nina e de Erica, como se fossem 
todas uma só e, apesar do susto, ela pode aproveitar a relação. Ao final, a menina alucina que 
Lily fala para ela: “Menina doce”, o mesmo que sua mãe lhe diz, e então dorme.

É interessante destacar que, quando sai para o bar com Lily, um homem beija Nina, que 
se assusta e se retira do local. Depois disso, porém, ela alucina uma relação sexual com Lily 
e, nela, consegue sustentar a relação que ocorre. Nina só consegue gozar de sua sexualidade 
dentro de uma relação simbiótica, em meio a uma confusão de corpos em que não é possível 
discernir ela do outro.

Após esse momento, há uma cena em que Nina se revolta com a decoração de seu 
quarto, quebra a caixinha de música e joga fora os ursos de pelúcia, tentando se libertar da 
prisão de ser uma eterna menina e falo da sua mãe. Ela alucina, então, que estão saindo de 
suas costas penas do Cisne Negro, justamente o representante de um papel mais sensual 
do que estava acostumada. O símbolo de sua sexualidade, que estava tentando aparecer, 
emerge de sua pele durante a alucinação, apesar dos esforços maternos para que isso não 
acontecesse.

Ao chegar ao local do espetáculo, no dia da estreia, Thomas fala para ela: “A única 
pessoa no seu caminho hoje é você, livre-se dela, solte-se”. Nina entra no espetáculo e faz 
uma apresentação impecável do Cisne Branco. Ao chegar ao camarim, alucina mais uma vez 
a confusão de corpos com seu duplo e, nela, mata Lily, que está vestida de Cisne Negro. Após 
matar seu duplo, ela consegue finalmente se soltar. Ela dança como nunca dançou o papel de 
Cisne Negro e, ao sair do palco, beija Thomas. Ao se libertar da simbiose, outros coloridos de 
erotismo podem, enfim, aparecer.

Carrie, apesar da resistência materna que a privou até mesmo de saber de um dos im-
portantes marcos do processo de se tornar uma mulher cis, consegue realizar alguns movi-
mentos para se afastar da mãe e descobrir que mulher ela quer ser. A menina aceita o convite 
de Tommy para ir ao baile e busca se preparar para o evento. Ela vai a uma loja de maquia-
gens e prova os produtos, tentando descobrir do que gosta e quem ela é. Carrie costura seu 
vestido para ir ao baile, tenta entender sozinha que mulher ela quer ser, uma vez que a mãe 
não a auxilia nessa tarefa. A mãe a repreende pela escolha do vestido por conseguir ver seus 
seios, querendo queimar a roupa e rezar por perdão, arrancando-lhe os poucos símbolos que 
conquistou na tentativa de se tornar mulher. Carrie, apropriando-se pela primeira vez de seu 
eu e de quem quer ser distante da mãe, responde: “Seios, mamãe. Chamam-se seios. E toda 
mulher tem”.

Apesar do destino se diferir, Ming também não aceitou com facilidade a separação da 
filha. Logo no início do filme, quando a mãe acredita que a filha está estranha porque teve 
sua primeira menstruação, ela fala à filha: “Sei que é estranho, mas ninguém vai notar nada”, 
como se ninguém pudesse notar que ela está se tornando uma mulher — na verdade, quem 
não podia notar que a filha estava crescendo era ela própria, pois perderia seu lugar fálico. 
Além disso, após Mei-Mei desenhar em seu caderno o retrato de um menino que ela acha 
bonito, a mãe o encontra (visto que possui livre acesso a tudo que é da filha) e se revolta. 
Ming, então, sente-se no direito de confrontar o menino dos desenhos, por acreditar que ele 
estava se aproveitando da filha, sem considerar a possibilidade de a menina estar crescendo 
e ter seus próprios desejos.

Uma das formas de a separação entre mãe e filha ocorrer é por meio da entrada da fi-
gura paterna, com quem a menina também pode se identificar (Kehl, 2008). Essa relação, no 
entanto, também não é suficiente para que ela se torne mulher. Para isso ocorrer, a menina 
pode identificar-se com outras mulheres, além de sua mãe, que contribuirão para a composi-
ção de seu ser (Kehl, 2008). Desse modo, ela poderá encontrar outras significações do que é 
ser mulher e, assim, não se confundir com aquela de quem saiu. A menina pode identificar-se 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

13

A R T I G O S

não apenas com a mãe, mas também aderir às características do pai e de outras pessoas na 
constituição do seu eu para, então, compreender que mulher ela deseja ser (Kehl, 2008).

Nina, para além de sua mãe, identificou-se com Lily. Quando sai com a colega, esta 
lhe empresta uma roupa diferente para a menina vestir e a mostra como flertar com homens, 
ensinando-a um pouco sobre como deixar o lugar de menina e ocupar o lugar de mulher. Já 
Carrie pode identificar-se com sua professora, a Srta. Collins. Apesar de, no início, não a pro-
teger das risadas das outras alunas quando ela tem sua primeira menstruação, no decorrer do 
filme ela a acolhe, diz que pode confiar nela e tenta protegê-la das piadas dos outros alunos. 
Quando Carrie está com medo de aceitar o convite de Tommy para o baile, a Srta. Collins diz 
que ela é bonita e a faz se olhar no espelho. Ela descreve seus olhos, sua boca, seu nariz, seu 
cabelo; a faz reconhecer seu eu — algo que a mãe reprime. No baile, a professora elogia sua 
beleza e conta à menina sobre sua própria experiência no baile da escola.

Mei-Mei tem suas amigas como uma das referências nas quais pode se apoiar para 
constituir sua identidade. Elas estão passando juntas pela adolescência, descobrindo quem 
querem ser. Além disso, possui diversas outras referências femininas, como sua avó e suas 
tias. Outra pessoa com quem a menina pode se identificar é Jin. Foi a partir do que o pai falou 
que ela consegue enfrentar a mãe e dizer o que queria para si, sustentando sua vontade de 
ficar com o panda.

Após embates, suas outras referências femininas a apoiam em sua decisão. Mesmo após 
ficar com o panda, a mãe ainda tenta delimitar o que quer que a filha faça, mas ela já tem 
força suficiente para bancar os seus desejos, respondendo à mãe apenas: “Meu panda, mi-
nhas escolhas”. Ao fim, ela diz que muitos se lembram do incidente do panda vermelho, mas 
“minha mãe e eu só chamamos de amadurecimento”. Pode-se entender, assim, que Mei-Mei 
conseguiu fazer o que Nina e Carrie não puderam: constituir uma língua própria e descobrir 
que mulher deseja ser, separada de sua mãe.

Considerações finais

O jeito agora é virar mulher. Não sei ser mulher. Ninguém sabe ser mulher. Só os loucos 
sabem ser mulher. Quero saber ser mulher? Não, quero ser sem saber (Kuss, p. 69, 2017).

No presente artigo, buscou-se analisar alguns dos possíveis efeitos que uma relação 
entre mãe e filha, marcada pelo excesso de presença materna, tem sobre a constituição da 
filha como mulher. Com esse objetivo, realizou-se uma pesquisa qualitativa, empírica, com 
análise audiovisual, com base na análise fílmica psicanalítica. Utilizaram-se, para isso, as 
obras Cisne negro (2010), Carrie, a estranha (1976) e Red: crescer é uma fera (2022). O cine-
ma pode ser tomado como objeto de estudo, tensionando a teoria frente às cenas produzidas 
na atualidade.

A partir disso, compreende-se que a mãe pode facilitar ou dificultar o processo de a fi-
lha tornar-se mulher. Essa relação deixa marcas profundas no psiquismo da menina, no enten-
dimento que ela tem de si e no que significa ser mulher para ela. Ao estar bem resolvida com 
o que é, para si, ser mulher, com sua filiação e sua maternidade, a mãe pode auxiliar a filha a 
descobrir que mulher ela deseja ser. Contudo, quando o caso apresentado é uma história de 
captura, essa travessia fica obstaculizada.

É importante destacar que a simbiose entre a mãe e o bebê, inicialmente, é essencial 
para a sobrevivência, pois irá auxiliar na constituição de seu psiquismo. Após essa fase inicial, 
no entanto, é necessário que o bebê possa existir separado de sua dupla, pois, caso contrá-
rio, essa fusão se tornará o mortífero na relação. Ao não haver separação, não há o espaço 
necessário para que a menina se diferencie da mãe e passe a “ser uma pessoa inteira”, como 
bem pontuado por Carrie. Essa personagem e Nina não conseguiram romper com as amarras 



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

14

A R T I G O S

maternas para se tornarem mulheres, ficando, assim, presas às identificações da mãe sobre 
o que é ser mulher. Ambas as meninas não puderam encontrar uma forma de ser separadas 
da mãe sem que a relação se rompesse; dessa forma, encontram liberdade da prisão materna 
apenas na morte.

Há, porém, a possibilidade de diferenciar-se da mãe, ancorando-se na relação com ou-
tras pessoas importantes que fazem parte da vida da menina. Mei-Mei é um exemplo disso: a 
partir da presença paterna, das tias, da avó e das amigas, ela consegue priorizar seus desejos, 
em vez de apenas realizar as vontades maternas. A menina consegue, assim, constituir uma 
identidade própria sem romper completamente a relação com Ming.

Tendo isso em vista, é importante ressaltar que ter uma relação com a mãe não é a úni-
ca via de tornar-se mulher — inclusive porque ela não solucionará essas questões nem nos 
casos em que está presente. Neste artigo, foram analisadas apenas configurações de família 
em que a relação é entre uma mãe e uma filha, ambas mulheres cis, visto que é isso que foi 
representado nos filmes escolhidos. É necessário destacar, no entanto, que existem diversas 
configurações familiares e que cada uma, em sua singularidade, produzirá um modo diferente 
para que a passagem de menina para mulher ocorra. Isso se dá porque, nessa travessia, não só 
a mãe é uma referência, mas também o pai, as tias, avós, primas, amigas, dentre tantas outras 
pessoas que marcam a constituição do eu da menina.

Dessa forma, entende-se que o caminho para se tornar mulher não é único e que é 
importante estudar as mais diversas possibilidades de uma menina tornar-se mulher, compre-
endendo-se as especificidades de cada caso. Tendo em vista que os encontros entre mães e 
filhas seguem ocorrendo, é importante que essa temática continue sendo pesquisada, tensio-
nando a teoria frente às singularidades dos casos que surgem na atualidade.

Referências

ALVES, Laura Maria Silva Araújo. O cinema como fonte investigativa para compreensão da infân-
cia: o uso de recursos audiovisuais no ensino de psicologia. InterEspaço: Revista de Geografia e 
Interdisciplinaridade, v. 3, n. 10, p. 35-56, 2017.

BUTLER, Judith. Problema de gênero: feminismo e a subversão da identidade. Tradução de Renato 
Aguiar. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

CARRIE, A ESTRANHA. Direção: Brian De Palma. Produção: Paul Monash. Estados Unidos: United 
Artists, 1976. Filme.

CISNE NEGRO. Direção: Darren Aronofsky. Produção: Scott Franklin, Mike Medavoy, Arnold Messer, 
Brian Oliver. Estados Unidos: 20th Century Studios, 2010. Filme.

CRAMER, Bertrand. Segredos femininos: de mãe para filha. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997.

FREUD, Sigmund. O declínio do complexo de Édipo. In: FREUD, Sigmund. Neurose, psicose e perver-
são. Tradução de Maria Rita S. Moraes. São Paulo: Autêntica, 2018. p. 1-10. (Obras Incompletas de 
Sigmund Freud). Original publicado em 1924.

FREUD, Sigmund. O inquietante. In: FREUD, Sigmund. História de uma neurose infantil (“O homem 
dos lobos”), Além do princípio do prazer e outros textos (1917-1920). Tradução de Paulo César de 
Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. p. 1-56. (Obras completas). Original publicado em 
1919.

GONZÁLEZ REY, F. L. Pesquisa qualitativa em psicologia: caminhos e desafios. São Paulo: Pioneira, 
2002.

HAUSEN, Denise Costa. Cinema e psicanálise: o conceito de castração em transversal. Porto Alegre: 
Movimento, 2013.

KEHL, Maria Rita. Deslocamentos do feminino. 2. ed. Rio de Janeiro: Imago, 2008.

KUSS, Ana Suy Sesarino. Não pise no meu vazio. São Paulo: Patuá, 2017.



SIG Revista de Psicanálise v.14 n.2 (2025): Jul.-Dez.

15

A R T I G O S

LISONDO, A. D. Na simbiose patológica, uma concha autística para dois: na psicanálise, nasce o ser e 
a linguagem. In: GRAÑA, Roberto B.; PIVA, Angela B. S. (Orgs.). Atualidade da psicanálise de crianças: 
perspectivas para um novo século. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2001. p. 1-20.

MACEDO, Mônica Medeiros Kother; GOBBI, A. S. (Orgs.). Adolescência e psicanálise: intersecções 
possíveis. 2. ed. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010.

MACIEL, Rubens de Aguiar; ROSEMBURG, Coronélio Pedroso. A relação mãe-bebê e a estruturação da 
personalidade. Saúde e Sociedade, v. 15, n. 2, p. 96-112, 2006.

MAHLER, Margareth. O nascimento psicológico da criança: simbiose e individuação. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1977. Original publicado em 1975.

MEIRA, Ana Cláudia Santos. Histórias de captura: investimentos mortíferos nas relações mãe e filha. 
São Paulo: Blucher, 2021.

RED: CRESCER É UMA FERA. Direção: Domee Shi. Produção: Lindsey Collins. Estados Unidos: Walt 
Disney Studios, 2022. Filme.

SISSON, Nathalia; WINOGRAD, Monah. Bachelard e Freud: fenomenotécnica e psicanálise. Arquivos 
Brasileiros de Psicologia, Rio de Janeiro, v. 64, n. 3, p. 146-162, dez. 2012. Disponível em: http://
pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-52672012000300010&lng=pt&nrm=iso. 
Acesso em: 31 dez. 2024.

SUMMERS, Frank; WALSH, Froma. The nature of the symbiotic bond between mother and schizophre-
nic. American Journal of Orthopsychiatry, v. 47, n. 3, p. 84-494, 1977.

TESONE, Juan Eduardo. Da língua da mãe à língua materna ou como construir sua língua. Revista 
Brasileira de Psicanálise, v. 40, n. 2, p. 124-143, 2006.

WEINMANN, Amadeu de Oliveira. Sobre a análise fílmica psicanalítica. Revista Subjetividades, v. 17, 
n. 1, p. 1-11, 2017.

WINNICOTT, Donald Woods. Os bebês e suas mães. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

WINNICOTT, Donald Woods. Preocupação materna primária. In: WINNICOTT, Donald Woods. Textos 
selecionados: da pediatria à psicanálise. 3. ed. Tradução de Jayme Russo. Rio de Janeiro: Francisco 
Alves, 1988. p. 491-498. Original publicado em 1956.

ZALCBERG, Malvine. A relação mãe e filha. Rio de Janeiro: Elsevier, 2003.

ZALCBERG, Malvine. Amor paixão feminina. Rio de Janeiro: Elsevier, 2007.

ZALCBERG, Malvine. De menina a mulher: cenas da elaboração da feminilidade no cinema e na psi-
canálise. Rio de Janeiro: Edições de Janeiro, 2019.

Artigo recebido: 4 de janeiro de 2025
Artigo aceito: 5 de fevereiro de 2025


	SUMMARY
	Editorial
	Silvia Bleichmar: aportes para a clínica psicanalítica com crianças
	Silvia Bleichmar: contributions to the psychoanalytic clinic with children
	Silvia Bleichmar: aportes a la clínica psicoanalítica con niños
	Marina Lucia Tambelli Bangel


	El retorno del modelo biológico y la amenaza a la revolución freudiana. Ampliar los senderos de Silvia Bleichmar
	The return of the biological movement and the threat of the freudian revolution. Widening the path of Silvia Bleichmar
	O retorno do movimento biológico e a ameaça da revolução freudiana. Ampliando o caminho de Silvia Bleichmar
	Mara Sverdlik


	Sobre a ótica de Silvia Bleichmar: as dimensões ética, política e social na psicanálise
	Through Silvia Bleichmar’s eyes: ethical, political, and social dimensions of psychoanalysis
	Bajo la perspectiva de Silvia Bleichmar: las dimensiones ética, política y social en psicoanálisis
	Eurema Gallo de Moraes 
	Mônica Medeiros Kother Macedo 


	Psicoanálisis “de frontera” y procesos de neogénesis: exigencias teórico-clínicas para una praxis transformadora
	“Frontier” psychoanalysis and neogenesis processes: theoretical-clinical demands for a transforming praxis
	Psicanálise “de fronteira” e processos de neogêneses: exigências teórico-clínicas para uma práxis transformadora
	Facundo Blestcher


	O bebê no século XXI: a intersubjetividade e as tramas constitutivas
	The baby in the 21st century: intersubjectivity and constitutive plots
	El bebé en el siglo XXI: intersubjetividad y tramas constitutivas
	Cristina Gudolle Herbstrith 
	Daniela Piccoli Brasiliense 
	Fernanda Dornelles Hoff 
	Julia Elisabeth Salaverry Dattelkremer 
	Juliana de Azevedo Medeiros 
	Mariana Oliveira de Azevedo 
	Sofia Acauan Simões Pires 


	Subjetividades contemporáneas: clínica e identidad a la luz de las novedades tecnológicas
	subjetividades contemporâneas: clínica e identidade à luz das novidades tecnológicas
	contemporary subjectivities: clinic and identity in light of technological advances
	María Cristina Rother Hornstein


	A mulher inteira constitui tabu: um enunciado do horror à diferença 
	The entire woman constitutes a taboo: a statement about the horror of difference
	La mujer entera constituye un tabú: una declaración del horror de la diferencia
	Renata Brum Birck


	Marcas do masoquismo originário e da passividade à luz da teoria da sedução generalizada de Laplanche
	Marks of original masochism and passivity considering Laplanche’s theory of generalized seduction
	Marcas del masoquismo originario y de la pasividad a la luz de la teoría de la seducción generalizada de Laplanche
	Carla Heloisa Schwarzer


	Luto impensável: quando a recusa é uma transmissão psíquica entre gerações
	Unthinkable mourning: when refusal is a psychic transmission between generations
	Duelo impensable: cuando el rechazo es una transmisión psíquica entre generaciones
	Verônica Guimarães Rodrigues


	Entre mãe e filha: efeitos de relações simbióticas na subjetivação feminina
	Between mother and daughter: effects of symbiotic relationships on female subjectivation
	Entre madre e hija: efectos de relaciones simbióticas en la subjetivación femenina
	Geórgia Fiori
	Carolina Neumann de Barros Falcão


	O lugar da escrita psicanalítica no enquadre interno do analista: uma topografia ética
	The role of psychoanalytic writing in the psychoanalyst’s internal setting: an ethical topography
	El lugar de la escritura psicoanalítica en el encuadre interno del psicoanalista: una topografía ética
	Felipe Szyszka Karasek


	De match em match, o amor cai nas redes
	Match by match, love goes viral
	De match en match, el amor cae en las redes
	Joana Alvares
	Ana Julia Dierings
	Emily Pinsetta Dalpian
	Laura Gabardo Baggio


	La multimodalité du langage dans la clinique psychanalytique du bébé : 
	étude de cas et microanalyse
	A multimodalidade da linguagem na clínica psicanalítica do bebê: estudo de caso e microanálise
	The multimodality of language in the psychoanalytic clinic with infants: case study and microanalysis
	La multimodalidad del lenguaje en la clínica psicoanalítica del bebé: estudio de caso y microanálisis
	Marie Nilles
	Dulcinea Alves Dos Santos
	Erika Parlato-Oliveira


	La multimodalité du langage dans la clinique psychanalytique du bébé :
	étude de cas et microanalyse
	A multimodalidade da linguagem na clínica psicanalítica do bebê: estudo de caso e microanálise
	The multimodality of language in the psychoanalytic clinic with infants: case study and microanalysis
	La multimodalidad del lenguaje en la clínica psicoanalítica del bebé: estudio de caso y microanálisis
	Marie Nilles
	Dulcinea Alves Dos Santos
	Erika Parlato-Oliveira



